
L
A

 L
L

U
M

 N
E

G
R

A

TRADICIONES SECRETAS  
EN EL ARTE  

DESDE LOS AÑOS 
CINCUENTA

LA 
LLUM

NEGRA

LA LLUM NEGRA

La luz negra trata sobre la influencia 
que distintas tradiciones secretas 
han ejercido sobre el arte desde los 
años 50 hasta hoy. Estas tradiciones, 
que se pueden rastrear hasta los 
orígenes mismos de la civilización, 
han servido en diferentes momentos 
de la historia para estructurar ideas 
filosóficas, científicas o espirituales.  
En los últimos años, muchos artistas 
han vuelto a interesarse por temas 
como la magia, las sociedades 
secretas, la antroposofía, las 
corrientes esotéricas de las grandes 
religiones o la psicodelia. Explorando 
este universo,  
La luz negra presenta obras de 
artistas como Harry Smith, Jordan 
Belson, Barnett Newman, Agnes 
Martin, Forrest Bess, Antoni Tàpies, 
Henri Michaux, Aleister Crowley, 
Kenneth Anger, Rudolf Steiner, 
Joseph Beuys, William S. Burroughs, 
Sun Ra, Zush, Joan Jonas, Terry 
Winters, Francesco Clemente, 
Alejandro Jodorowsky, Philip Taaffe y 
Ulla von Brandenburg entre otros. 

Este catálogo incluye ensayos 
de Erik Davies, Gary Lachman, 
Cristina Ricupero y Enrique Juncosa, 
comisario de la exposición.

THE BLACK LIGHT

“Black Light” considers the influence 
of various secret traditions on art 
from the 1950s to the present day. 
These traditions can be traced back 
to the very origins of civilisation 
and have been used on a number of 
occasions over the course of history 
to shape philosophical, scientific 
and spiritual ideas. In recent years, 
numerous artists have shown a new 
interest in issues such as magic, 
secret societies, anthroposophy, 
the esoteric branches of the major 
religions and psychedelia. In its 
explorations of this universe, Black 
Light” presents works by leading 
artists and figures, among them 
Harry Smith, Jordan Belson, Barnett 
Newman, Agnes Martin, Forrest 
Bess, Antoni Tàpies, Henri Michaux, 
Aleister Crowley, Kenneth Anger, 
Rudolf Steiner, Joseph Beuys, 
William S. Burroughs, Sun Ra, 
Zush, Joan Jonas, Terry Winters, 
Francesco Clemente, Alejandro 
Jodorowsky, Philip Taaffe and Ulla 
von Brandenburg.

This accompanying catalogue  
includes essays by Erik Davies, Gary 
Lachman, Cristina Ricupero and 
Enrique Juncosa, the exhibition curator.





LA  
LLUM

NEGRA

TRADICIONS SECRETES  
EN L’ART  

DES DELS ANYS  
CINQUANTA



CONSORCI DEL CENTRE  
DE CULTURA CONTEMPORÀNIA  
DE BARCELONA

Presidenta
Mercè Conesa i Pagès

Vicepresidenta
Ada Colau Ballano

Director general
Vicenç Villatoro Lamolla

Vocals de la Diputació de Barcelona
Joan Carles Garcia Cañizares
Jaume Ciurana Llevadot
Xavier Forcadell Esteller
Juanjo Puigcorbé Benaiges
Josep González Cambray
Josep Maria Vall Comaposada
Montserrat Ballarín Espuña
Ana Maria Martínez Martínez
Josep Altayó Morral

Vocals de l’Ajuntament de Barcelona
Jaume Asens i Llodrà
Ricard Vinyes Ribas
Joan Subirats i Humet

Secretària
Petra Mahillo García

Secretària delegada
Laura Esquerda i Fontanills

Interventor
Josep Abella i Albiñana

Interventora delegada
Mariam Bernal Martínez

EXPOSICIÓ

«La llum negra. Tradicions secretes en 
l´art des dels anys cinquanta» és una 
exposició del Centre de Cultura  
Contemporània de Barcelona (CCCB)  
on es presenta entre el 16 de maig i el  
21 d´octubre del 2018. 

Comissariat
Enrique Juncosa

Direcció del projecte
Rosa Ferré

Coordinació i documentació
Teresa Anglès 
Montserrat Novellón

Disseny de l’exposició 
Estudi Francesc Pons

Disseny gràfic de l´exposició 
Setanta

Disseny gràfic de la comunicació 
TwoPoints.Net

Coordinació de la producció  
i el muntatge 
Servei d’exposicions del CCCB

Muntatge de l’exposició
Digit
SIT proyectos, diseño y  
conservación S.L.
Unitat de producció i muntatges  
del CCCB

Producció gràfica
Nogales

Il·luminació
Unitat de producció i muntatges del 
CCCB

Coordinació, postproducció i  
instal·lacions audiovisuals
Servei audiovisual i multimèdia CCCB 
amb la col·laboració de New Media

Comunicació
Servei de difusió del CCCB

Registre i conservació
Anna Ferran conservadora restauradora
Unitat de registre i conservació del 
CCCB

Transport 
TTI S.A.

Assegurances 
Confide Correduría de Seguros  
y Reaseguros S.A.
Liberty Mutual Insurance Europe Limited

I la col·laboració del CCCBLab,  
del CCCBEducació, del Centre de 
documentació i debats, del Servei de 
difusió i recursos externs i dels Serveis 
administratius i generals del CCCB.

CATÀLEG

Direcció
Enrique Juncosa

Coordinació
Marina Palà 

Edició de textos i gestió gràfica
Anna Tetas

Disseny
Proxi.me
Reinhard Steger, Maria Martí Vigil

Traducció i correcció de textos 
Sue Brownbridge, Marta Hernández, 
Jordi Palou, Ferran Ràfols 

Edició
Centre de Cultura Contemporània  
de Barcelona – CCCB i Gabinet  
de Premsa i Comunicació  
de la Diputació de Barcelona 

Preimpressió
Xavier Parejo Soler

Impressió
Litografia Rosés

© Centre de Cultura Contemporània  
de Barcelona
Montalegre, 5 - 08001 Barcelona, 2018
www.cccb.org
© Diputació de Barcelona, 2018
© dels autors dels textos i dels  
propietaris de les imatges, 2018

ISBN: 978-84-9803-831-6
DL: B 10184-2018

Reservats tots els drets d’aquesta 
edició.

Imatge de la p. 1
Philip Taaffe, Rose Triangle, 2008 
(detall)

Imatge de la p. 208
Fred Tomaselli, Untitled [Datura Leaves], 
1999 (detall)

El CCCB és un consorci de: 

  

Un projecte de: I la col·laboració de: Mitjà col·laborador:Amb el suport de:

  



7

El desenvolupament de la psicoanàlisi, al tombant 
del segle xx, i l’esclat del surrealisme durant la 
posterior etapa de l’avantguarda artística, a partir 
dels anys vint, van representar dos significatius 
eixamplaments de la manera com ens veiem i com 
ens entenem, i van obrir camins, fins aleshores 
impensats o arraconats, per saber qui som, com 
som i com funciona la ment humana. Després d’un 
segle positivista com el xix, amb un acusat progrés 
basat en la ciència i el racionalisme, la reivindicació 
de la força de l’espiritualitat, de la intuïció allibera-
dora i de la irreductible intimitat de cada persona 
va sacsejar no solament el panorama creatiu, sinó 
també molts aspectes de l’existència, en paral·lel 
amb una agitació social i política marcada per revo-
lucions i guerres d’abast global.

Durant la segona meitat del segle xx , aquestes 
noves potències creatives es van consolidar i con-
cretar en nombroses realitzacions, i van assolir, 
tot i el seu caràcter a contracorrent, una difusió 
més gran, sobretot a partir dels anys seixanta. 
Acostar-se a aquesta revolta espiritual i cognitiva, 
en què em complau remarcar l’aportació catalana 
d’Antoni Tàpies, és la proposta de «La llum negra», 
presentada pel Centre de Cultura Contemporània 
de Barcelona (CCCB). Des del contrast recollit en el 
títol, aquesta exposició aborda una mirada a l’art del 
darrer mig segle en què la sorpresa, el misteri i la 
foscor són, paradoxalment, portes obertes a l’emo-
ció, al coneixement i al plaer.

«La llum negra» ofereix un viatge apassionant a la 
intuïció i a la creativitat, en què conviuen disciplines, 
formats i suports diversos, cultures i religions de tot 
el món, erudició i underground, amb la voluntat de 
proposar alternatives engrescadores, d’invitar-nos 
a fer preguntes que ens portin més enllà de les nos-
tres certeses i seguretats. «És quan dormo que hi 
veig clar», afirma el cèlebre vers de J. V. Foix. Obrir 
els ulls en l’aparent foscor pot ser una manera esti-
mulant d’aprofundir en el nostre coneixement dels 
grans reptes vitals. El CCCB, un cop més, ens vol 
acompanyar a obrir portes insospitades.

Mercè Conesa i Pagès
Presidenta de la Diputació de Barcelona 
i del Consorci del CCCB





9

EL SEGLE DE (TOTES) LES LLUMS

Quan escrivim la narració simplificada i esque-
màtica de la nostra història contemporània, 
convenim que, d’ençà de la Il·lustració, vivim en un 
període d’hegemonia del pensament racionalista, 
de base científica. Vivim, aparentment, en una 
llarga perpetuació, amb intermitències, de l’ideari 
del segle de les llums: la llum de la raó, alimen-
tada per la ciència, va arribant a tots els racons 
de la cambra humana i elimina així les zones de 
foscor (on habiten la ignorància, la superstició i, 
finalment, el mal). Com més intensa sigui la llum 
de la raó, com millor s’enfoqui cap a les zones 
de foscor que encara poden quedar, més serem 
capaços d’entendre el món i la vida, d’enten-
dre’ns a nosaltres mateixos, i minimitzarem –amb 
l’obscuritat– la maldat, el dolor i la perplexitat.  
La raó il·luminarà el món amb la seva llum blanca.

Aquest guió il·lustrat de ben segur no és fals. 
Però podríem dir que és del tot cert? No parlo de 
les conseqüències: el segle xx és ple d’expres-
sions del mal terribles, que beuen o que diuen 
beure de les fonts de la raó. Parlo estrictament de 
la descripció de la realitat. Si la funció del relat és 
trobar el sentit de les coses, ¿podem estar segurs 
que la humanitat del present, fins i tot en els terri-
toris geogràfics i conceptuals on millor s’ha inte-
grat el pensament il·lustrat, confia només a la raó 
els fonaments que donen sentit a la seva vida? 
La raó és la font de sentit oficial, consensuada, 
pública. Però en la recerca de sentit, ara i aquí, 
les persones confien en altres llums, en altres tra-
dicions, ben sovint ancestrals, que venen de molt 
lluny, que participen també d’aquesta enorme 
fàbrica de sentit que és la cultura, en el seu signi-
ficat més ple i més ampli.

Aquesta persistència d’altres llums, d’altres for-
mes de creació de sentit, pot ser jutjada i discu-
tida. Pot ser aplaudida com una necessitat davant 
de les limitacions de la raó o pot generar un recel 
comprensible, en la mesura que obre portes que 
ens inquieten, i fins i tot ens espanten. Però abans 
de ser jutjada, ha de ser percebuda, coneguda, 
reconeguda. L’exposició «La llum negra», i tot el 
conjunt d’activitats de gèneres i formats diver-
sos del CCCB en les quals participa, té com un 
dels objectius diagnosticar i subratllar aquestes 

presències. L’exposició ho fa en el món de l’art, 
des d’una convicció que queda –al meu parer– 
demostrada: no es pot entendre l’art contem-
porani, fins i tot l’occidental, a la llum només de 
la raó. No es pot entendre negant o ocultant la 
influència d’aquestes tradicions no racionalistes, 
d’aquests pensaments esotèrics, místics, secrets. 
I si l’art no es pot entendre sense això, és que la 
vida, la societat, el món no es pot entendre sense 
això. Sense aquesta llum negra que il·lumina 
d’una manera invisible.

Estem, doncs, davant d’una aposta per llançar 
per la borda el pensament il·lustrat, el raciona-
lisme, la ciència? En absolut. Estem, per damunt 
de tot, davant de la constatació empírica que les 
altres fàbriques de sentit funcionen avui, al món, 
a ple rendiment, per escàndol d’alguns i espe-
rança d’uns altres. I que ens cal constatar-ho per 
entendre l’art i el món, ens agradi o ens desa-
gradi. En el fons, com una intuïció, la sensació que 
aquest pensament il·lustrat, que continua vigent 
i del tot defensable, necessita també reformu-
lar-se, posar els fonaments d’una nova Il·lustració 
també en aquest sentit. Confiem en la llum blanca 
de la raó. Però sabem que hi ha més llums, i que 
per a moltes persones aquestes també il·luminen.  
Hi ha una llum negra. Observem-la. Perquè el 
motor humà de tot, la recerca del sentit de les 
coses, persisteix.

Vicenç Villatoro
Director del CCCB



10



11

Enrique Juncosa – La llum negra.  
Tradicions secretes en l’art des dels anys cinquanta			   12

Gary Lachman – L’ocultisme en l’art.  
Breu introducció per a no iniciats					     20

Cristina Ricupero – L’art del secret					     28

Erik Davis – Benvinguts a la raresa					     36

Catalogació							       152

Notes biogràfiques						      164

Harry Smith		  46

Jordan Belson		  46

Mark Rothko		  64

Barnett Newman		  64

Ad Reinhardt		  65

Agnes Martin		  66

Forrest Bess		  72

René Daumal		  74

Henri Michaux		  75

Antoni Tàpies		  75

Joan Ponç		  75

Kenneth Anger		  86

Aleister Crowley		  86

Rudolf Steiner		  92

Joseph Beuys		  92

William S. Burroughs	 98

Brion Gysin		  98

Wallace Berman		  102

Bruce Conner		  102

Jess			   102

Robert Duncan		  103

Cameron		  103

Maria Sabina		  110

Zush/Evru		  111

Sun Ra			   114

Joan Jonas		  118

Tania Mouraud		  119

Gino de Dominicis	 120

Francesco Clemente	 120

Philip Taaffe		  121

Terry Winters		  121

Fred Tomaselli		  121

Wolfgang Laib		  122

Chris Martin		  132

Genesis P-Orridge	 132

Derek Jarman		  132

Grant Morrison		  138

Alejandro Jodorowsky	 138

Ulla von Brandenburg	 140

Carlos Amorales		  140

João Maria Gusmão  
+ Pedro Paiva		  140

Matías Krahn Uribe	 140

Suzanne Treister		  140

Jonathan Hammer	 140

Louise Despont		  140

Goshka Macuga		  140

Carl Gustav Jung		  150

Black Light. Secret Traditions in Art since the 1950s			   166



12

LA 
LLUM 

NEGRA

Tradicions secretes en l’art des dels anys cinquanta

ENRIQUE JUNCOSA



13

«La llum negra» tracta de la influència de les 
diferents tradicions esotèriques en l’art contem-
porani des dels anys cinquanta fins a l’actualitat. 
Aquestes tradicions, enteses aquí en un sentit 
ampli, es poden rastrejar fins als orígens matei-
xos de la civilització, i s’han utilitzat, en moments 
diferents, per estructurar idees filosòfiques, 
científiques i espirituals ambicioses. Tanmateix, 
i malgrat la importància que van tenir aques-
tes idees, per exemple, i sense anar més lluny, 
en el desenvolupament de la modernitat –i que  
van ser fonamentals en l’obra d’artistes tan 
importants com Edvard Munch, Piet Mondrian, 
Constantin Brancusi, Kassimir Malevitx, Vassili 
Kandinski, František Kupka, Jean Arp, Paul Klee, 
Marcel Duchamp i Joan Miró; d’escriptors com 
Victor Hugo, W. Y. Yeats, August Strindberg, H. D., 
André Breton, Antonin Artaud, Emil Cioran, Ernst 
Jünger, Hermann Hesse i Fernando Pessoa; i de 
compositors com Erik Satie, Arnold Schönberg, 
M. K. Čiurlionis i Alexander Scriabin–, es tracta de 
tradicions obviades amb una enorme freqüència. 
Això es deu en part a la influència dominant dels 
pensaments racionalistes, que van de l’estruc-
turalisme al marxisme, i també a la dificultat de 
parlar d’aquestes qüestions amb un llenguatge 
transparent, ja que es refereixen, molt sovint, a 
assumptes inefables per definició. A això hi hem 
d’afegir que parlem d’experiències personals 
íntimes que generen, quan s’expliquen, diferents 

graus d’escepticisme, i fins d’hostilitat, i que el 
que les envolta pot atreure tant gent desequili-
brada com xarlatans de tota mena. De manera 
que mentre alguns pensen que l’origen mateix de 
l’abstracció se situa en idees espirituals, cosa que 
fou el tema d’una exposició avui mítica, «The Spiri-
tual in Art. Abstract Painting. 1890-1985» (1986),2 
d’altres ni tan sols esmenten aquesta relació, 
com va succeir durant la gran retrospectiva de 
Piet Mondrian organitzada als anys noranta,3 en la 
qual es va ignorar per complet, d’una manera com 
a mínim desconcertant, el profund i decisiu inte-
rès que l’artista holandès sentia per la teosofia. 
Recordo sopar aleshores a Nova York amb John 
Elderfield, un dels comissaris d’aquella exposi-
ció de Mondrian, el qual em va respondre, quan li 
vaig preguntar sobre aquest tema, que només 
li semblava pertinent parlar del que es «veia» en 
els seus quadres. 

«La llum negra» presenta una àmplia selecció 
d’obres d’art de naturalesa diversa (pintures, 
dibuixos, escultures, instal·lacions, fotografies, 
pel·lícules i música, a més de llibres i docu-
ments), organitzades més o menys de manera 
cronològica i la major part realitzades –hi ha 
algunes obres anteriors– des dels anys cinquanta 
fins avui. Hi ha obres d’artistes que ja són con-
siderats fonamentals en la història de l’art, com 
Antoni Tàpies, Barnett Newman i Agnes Martin, 

«Ella era l’única artífex d’aquell món
en què cantava. I quan cantava, el mar,
fos quin fos el seu jo, esdevenia el jo

de la seva cançó, car n’era la creadora. I nosaltres,
contemplant com gambava allà tota sola, 
sabíem que no hi havia un món per a ella

fora d’aquell que cantava, aquell que, cantant-lo, creava.»

WALLACE STEVENS1



14

al costat de les de figures menys conegudes de 
l’underground contracultural dels anys seixanta i 
setanta. Ocasionalment, també s’explora la influ-
ència d’idees esotèriques en àmbits de la cultura 
popular, com el còmic, el jazz, el cinema i el rock 
alternatiu. També hi ha obres d’artistes encara 
joves, ja que es vol donar compte d’un nou inte-
rès actual per aquestes tradicions. Bona part de 
l’exposició presenta artistes que ofereixen una 
alternativa complexa, encara que sigui de manera 
intuïtiva, a l’art primordialment racional i didàctic 
que els museus afavoreixen avui en dia. Aquest 
renovat interès actual per l’esotèric i l’espiritual 
ha quedat palès en diferents exposicions recents, 
entre les quals destaca «El palau enciclopèdic», 
la mostra central de la Biennal de Venècia del 
2013.4 També podem esmentar altres exposicions 
històriques, a més de la de Los Angeles, como la 
igualment mítica «Okkultismus und Avantgarde, 
von Munch bis Mondrian» (Frankfurt , 1995),5  
i «L’Europe des Esprits ou la fascination de l’oc-
culte, 1750-1950» (Estrasburg, 2011).6 

L’exposició que presentem aquí vol subratllar la 
continuïtat d’aquestes tradicions secretes en les 
últimes dècades. Als anys cinquanta, per comen-
çar, tant per als expressionistes abstractes 
nord-americans com per als seus equivalents 
europeus van ser definitòries diferents idees espi-
rituals. Tot i això, el discurs crític dominant d’aque-
lla època, la influent narrativa elaborada per Cle-
ment Greenberg, que veia l’art com una successió 
progressiva d’innovacions formals, no  se’n va 
preocupar en absolut. Tanmateix, el formalisme 
–nom que rep la narrativa greenbergiana– s’ha 
vist qüestionat de manera constant ja des de la 
darreria dels anys seixanta, cosa que ha propiciat 
noves lectures i visions de les coses i ha portat a 
redescobrir qüestions tan rellevants com la reali-
tat mateixa. Les idees espirituals van ser especial-
ment importants i populars als seixanta i setanta, 
durant els anys de la contracultura, els hippies i 
la psicodèlia. 2001: A Space Odyssey, per exem-
ple, l’encara misteriosa i enlluernadora pel·lícula 
que Stanley Kubrick va realitzar el 1968, s’edifica 
en gran part sobre idees ocultistes. Més  tard,  
la ironia, els jocs lingüístics postmoderns i el 
didactisme sociopolític i ecològic es van con-
vertir en assumptes centrals en els discursos 

teòrics, encara que els temes espirituals no van 
desaparèixer en absolut, sinó que estan sub-
jacents, per  exemple, en les obres d’artistes  
tan diferents com Joan Jonas, Wolfgang Laib i  
Francesco Clemente. En l’actualitat, com dèiem,  
aquestes tradicions han recobrat una considera-
ble visibilitat. 

La llum negra, expressió que dona títol a l’exposi-
ció, és un concepte del sufisme, la branca esotè-
rica de l’islam que ensenya un camí de connexió 
amb la divinitat mitjançant la visió interior i l’ex-
periència mística. El sufisme, que pensa que la 
realitat no és sinó llum en diferents graus d’in-
tensitat, parla de tot un sistema de visions inte-
riors de colors, anomenats fotismes, que poden 
ser provocats i controlats, amb no poca dificultat, 
mitjançant diferents tècniques: repetició d’oraci-
ons, mètodes de concentració en la respiració o 
danses, com les dels cèlebres dervixos giròvags. 
La intenció és assolir un estadi de supraconsci-
ència que s’anuncia simbòlicament amb aquesta 
llum negra, «un tresor amagat que aspira a reve-
lar-se», o «una llum visible pel que fa veure, però 
invisible en si mateixa», fent servir paraules de 
l’erudit francès Henry Corbin, especialista en 
l’islam xiïta.7 Els antics tractats de mística sufí ja 
esmentaven la capacitat de les ments de percebre 
llums interiors suprasensibles i concentrar-s’hi, 
cosa que marca el progrés espiritual dels iniciats. 
Al principi, aquestes llums es manifesten com a 
espurnejos o fulgors fugitius, però aparentment 
es pot aconseguir que perdurin fins que agafin la 
forma d’entitats celestes. Els colors visualitzats 
s’esglaonen en l’ordre següent: blanc, groc, blau 
fosc, verd, blau clar i vermell, abans d’arribar a la 
llum negra, que és el setè estadi, «signe de l’amor 
apassionat i extàtic»,8 que converteix el místic en 
«home de llum», el qual hi veu i és alhora allò que 
percep. Aquesta identificació resulta, cosa que 
em sembla fascinant, un assumpte freqüent en 
la poesia i l’art, i penso aquí, per exemple, en el 
cèlebre poema de Wallace Stevens «The Idea of 
Order at Key West», alguns versos del qual hem 
citat al començament d’aquest text i en què una 
dona que canta davant del mar es converteix tant 
en allò que canta com en allò que veu. És a dir,  
es converteix, per mitjà de la seva cançó, en el mar 
mateix.9 Si pensem en això, no és difícil suposar, 



15

en observar les famoses Constel·lacions de Joan 
Miró realitzades entre el 1939 i el 1941, que el cel 
nocturn estrellat que hi està representat sigui una 
imatge de la consciència interior de l’artista en 
un moment extàtic. En els misteriosos autoretrats 
que Miró va pintar just abans, el 1938, els seus 
ulls esdevenen astres i el seu cos es dissol en 
símbols celestes, i el seu món interior és una vista 
nocturna de l’univers, cosa que podria il·lustrar 
molt bé la màxima hermètica que hi ha al darrere 
de tots els sistemes màgics: As Above, So Below, 
una cosa així com «tal com és a dalt és a baix».

Henry Corbin va ser responsable, amb el roma-
nès Mircea Eliade, historiador de les religions, 
i  Gershom Scholem, israelià d’origen alemany 
especialista en les tradicions esotèriques del 
judaisme, d’una nova comprensió de la religió 
just quan les religions semblaven destinades a 
desaparèixer allà al segle xx. Tots tres pensadors 
van impartir conferències en el famós Cercle 
d’Eranos, creat gràcies a l’impuls, entre d’altres, 
del psicòleg Carl Gustav Jung a Ascona (Suïssa). 
Eranos és una organització interdisciplinària 
i multicultural destinada a explorar vincles entre 
els pensaments d’Orient i Occident. El Cercle va 
organitzar una conferència cada estiu entre el 
1933 i el 1988, i totes les ponències es van recollir 
en 57 volums que conformen una mena d’història 
alternativa del pensament occidental. Les activi-
tats del Cercle continuen des del 1989, tot i que 
ara ho fan en la forma de comitès que estudien 
temes monogràfics. Corbin, Eliade i Scholem van 
identificar, cadascun a la seva manera, el simbo-
lisme de l’experiència mística com a element cen-
tral en les tradicions monoteistes. Steven Was-
serstrom va analitzar com els estudis d’aquests 
tres erudits van canviar la visió que tenim de les 
religions, emfatitzant el paper que hi tenen els 
mites i el misticisme, davant el que són les seves 
lleis morals, els seus rituals o la història social.10 
En aquest context cultural, també és molt impor-
tant l’obra monumental de l’antropòleg J. G. Frazer 
The Golden Bough (1890),11 un estudi comparatiu, 
molt llegit per artistes i poetes, sobre les rela-
cions entre màgia i religió. Frazer va concloure 
en el seu llibre que els mites fundacionals de les 
diferents religions no només són molt semblants 
sinó fins i tot equivalents.

La càbala, d’altra banda, és un moviment religiós 
dins del judaisme que vol interpretar el sentit últim 
i ocult de les coses estudiant els primers llibres 
de la Bíblia, en els quals s’amaguen, segons cre-
uen els cabalistes, totes les claus necessàries per 
comprendre la realitat. Lletres i paraules tenen 
valors numèrics i també es refereixen als astres, 
i tot plegat respon a un ordre geomètric secret. 
La càbala, paraula que significa «tradició», té un 
aspecte teòric però també d’altres que es relacio-
nen amb la màgia blanca, aquella que persegueix 
bones intencions, i amb l’èxtasi místic. Al Zohar, 
llibre central de la mística jueva, s’hi discuteixen 
assumptes com la naturalesa de Déu i de les àni-
mes, la relació simbòlica entre la llum i la foscor, 
la connexió entre l’ànima i el cos, i l’energia que 
uneix i unifica l’home amb l’univers. També s’hi 
diu que totes les coses visibles amaguen secrets 
que condueixen a la revelació de l’invisible.  
Anar desxifrant aquests misteris permet ascen-
dir a uns nivells de coneixement diferents que 
ens preparen, al capdavall, per a la visió de Déu.  
Tanmateix, als textos cabalistes és difícil trobar-hi 
explicacions pràctiques de com arribar a l’èxtasi, 
un coneixement considerat secret. Els escrits 
d’Abraham Abu-l-Afiya, un cabalista que va néi-
xer a Saragossa el 1240, són una de les escasses 
excepcions. Abu-l-Afiya va desenvolupar una tèc-
nica per a la contemplació mística basant-se en 
la meditació mitjançant diferents configuracions 
de les lletres que conformen el nom de Déu, cosa 
que va considerar una forma pura del pensament 
lluny de possibles distraccions, i en tècniques de 
respiració semblants a les del ioga. Com s’esdevé 
entre els sufís, el ja iniciat evoluciona d’aquesta 
manera per set estadis ascendents fins a arribar al 
tron de la divinitat, on «percep d’una manera cons-
cient el món de la llum divina, del qual es torna 
part i la resplendor del qual il·lumina els seus pen-
saments i li guareix el cor».12 És una altra manera 
de veure la llum negra. Els cabalistes parlen, 
a més a més, d’un sisè sentit que permet a l’home 
establir aquesta connexió amb la mateixa idea de 
la perfecció i de l’eternitat. 

L’alquímia, la màgia i l’ocultisme, tal com les tra-
dicions esotèriques de les grans religions que 
parlen del coneixement de Déu a través de l’ex-
periència –cognitio Dei experimentalis, en expres-



45 45

HARRY SMITH

ALLEN GINSBERG

JORDAN BELSON 

ROBERT FRANK 

BARNETT NEWMAN 

AD REINHARDT 

MARK ROTHKO 

AGNES MARTIN 

FORREST BESS

RENÉ DAUMAL 

HENRI MICHAUX

ERIC DUVIVIER 

ANTONI TÀPIES 

JOAN PONÇ

KENNETH ANGER 

ALEISTER CROWLEY

RUDOLF STEINER

JOSEPH BEUYS 

BRION GYSIN 

WILLIAM S. BURROUGHS

BRUCE CONNER 

WALLACE BERMAN 

JESS 

CAMERON 

MARIA SABINA /  
NICOLÁS ECHEVARRÍA

ZUSH/EVRU 

SUN RA 

PHILL NIBLOCK

JOAN JONAS 

TANIA MOURAUD 

GINO DE DOMINICIS 

FRANCESCO CLEMENTE 

PHILIP TAAFFE

TERRY WINTERS 

FRED TOMASELLI

WOLFGANG LAIB

CHRIS MARTIN 

GENESIS P-ORRIDGE /  
PSYCHIC TV 

DEREK JARMAN

GRANT MORRISON 

ALEJANDRO JODOROWSKY

ULLA VON BRANDENBURG 

CARLOS AMORALES 

JOÃO MARIA GUSMÃO  
+ PEDRO PAIVA

LOUISE DESPONT

MATIAS KRAHN URIBE 

SUZANNE TREISTER 

JONATHAN HAMMER

GOSHKA MACUGA 

CARL GUSTAV JUNG



46

«La llum negra» comença el seu recorregut amb obres dels nord-ameri-
cans Harry Smith (1923-1991) i Jordan Belson (1926-2011), dos grans 
cineastes experimentals, pioners de la psicodèlia, que van ser amics i 
van compartir estudi a San Francisco entre el 1948 i el 1953. Smith va 
basar les seves primeres obres en estructures geomètriques, mentre 
que Belson va ser més lliure en aquest aspecte, tot i ser també abs-
tracte. Els enquadraments de les pel·lícules de tots dos estan fets 
a mà de manera laboriosa, de vegades fins i tot gratant la pel·lícula 
mateixa. Tots dos també van pintar i dibuixar, inicialment inspirats 
per l’obra de Kandinski, i sovint van tractar, després, temes simbòlics 
i hermètics. Raymond Foye, que va visitar Belson amb freqüència en 
els seus últims anys, va publicar pòstumament algunes frases seves, 
en forma de màximes, entre les quals podem llegir coses com aques-
tes: «la imatge és un contenidor de saviesa i coneixement» o «tinc 
una manera mística de mirar les coses que em permet veure si hi 
ha estructures amagades».1 Belson va organitzar ambiciosos espec-
tacles d’imatges i música a la darreria dels cinquanta amb un altre 
pioner, el compositor de música electrònica Henry Jacobs, i va arribar 
a fer servir de vegades fins a trenta projectors. Per la seva banda, 
Harry Smith, ocultista i místic, a més d’antropòleg, artista i cineasta, 
va arribar a ser una figura important de l’escena Beat a Nova York i va 
fer la portada de dos llibres d’Allen Ginsberg. A Smith el van interessar 
qüestions com les drogues psicodèliques, els rituals màgics dels indis 
lummi i la música popular del seu país; és autor d’una gran antologia 
de música folk americana publicada el 1952 i que va tenir una gran 
influència posterior. Smith va estar relacionat amb Ordo Templi Ori-
entis (O.T.O.), una organització fraternal secreta fundada a principis 
del segle xx, potser el membre més famós de la qual va ser el mag 
Aleister Crowley.

1	 Foye, Raymond i Belson, Jordan,  
«Jordan Belson on his Art», The Brooklyn 
Rail, 18 de desembre del 2014.



4747

Harry Smith

Film n. 12, 1957-1962

Col·lecció Anthology Film 

Archives, Nova York 



4848

Harry Smith

Sense títol, c. 1970

Col·lecció Anthology Film  

Archives, Nova York 

Harry Smith

String Figure, 1965

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York



4949

Harry Smith

Sense títol, 19 d’octubre de 1951

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York



5050

Allen Ginsberg

Harry Smith, My Kitchen, His Lighting,  

22 de febrer de 1985

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York



51

Harry Smith

Untitled Drawing I,  
21 de novembre de 1976

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York

Harry Smith

Untitled Drawing II,  
21 de novembre de 1976

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York



Harry Smith

Tree of Life, 1954

Col·lecció Raymond Foye, 

Nova York

Harry Smith

Sense títol, 1953

Col·lecció Raymond Foye, 

Nova York

Harry Smith

Sense títol, c. 1970

Col·lecció Anthology Film 

Archives, Nova York 





5454

Jordan Belson

Rain Comets, Red/Blue, c. 1955

Cortesia The Estate of Jordan Belson,  

San Francisco i Matthew Marks Gallery,  

Nova York



5555

Jordan Belson

Stele (Thumbprint) n. 2, c. 1955

Cortesia The Estate of Jordan 

Belson, San Francisco i Matthew 

Marks Gallery, Nova York

Jordan Belson

Target, c. 1955

Cortesia The Estate of Jordan 

Belson, San Francisco i Matthew 

Marks Gallery, Nova York



56

Jordan Belson

Pastel Waves n. 7, s. d. 
Cortesia The Estate of Jordan Belson, 

San Francisco i Matthew Marks  

Gallery, Nova York



57

Jordan Belson

Peacock Book Drawing n. 89, 1953

Cortesia The Estate of Jordan  

Belson, San Francisco i Matthew 

Marks Gallery, Nova York



58

Jordan Belson

Peacock Book Drawing n. 21, 1952

Cortesia The Estate of Jordan Belson, 

San Francisco i Matthew Marks  

Gallery, Nova York



59

Jordan Belson

Peacock Book Drawing n. 7, 1952

Cortesia The Estate of Jordan 

Belson, San Francisco i Matthew 

Marks Gallery, Nova York



6060

Jordan Belson

Fluorescent Mandala, 1953

Col·lecció Raymond Foye,  

Nova York



166
166

BLACK  
LIGHT

SECRET TRADITIONS IN ART SINCE 
THE 1950s



167

The development of psychoanalysis in the early 
20th century and the rise of Surrealism in the later 
period of the artistic Avant-garde beginning in the 
1920s significantly expanded the way we see and 
understand ourselves. They also opened up hith-
erto unimagined or forgotten paths for discovering 
who we are, what we are like and how the human 
mind functions. After the positivist 19th century, 
with its remarkable progress based on science 
and rationalism, the championing of the force of 
the spirituality, liberating intuition and irreducible 
intimacy of each individual shook not only the art 
scene but also many aspects of existence, in par-
allel to social and political agitation resulting from 
revolutions and wars on a global scale.

During the second half of the 20th century, these 
new creative forces established themselves and 
took the form of numerous realisations and, 
despite their countercultural nature, achieved 
greater dissemination, above all from the 1960s 
onwards. The purpose of “Black Light”, presented 
by the Centre de Cultura Contemporània de Bar-
celona, is to explore this spiritual and cognitive 
upheaval, to which – I am pleased to highlight – a 
Catalan contribution was made by Antoni Tàpies. 
With the contrast encapsulated in its title, this 
exhibition looks at the art of the last 50 years in 
which surprise, mystery and darkness are, para-
doxically, open gateways to emotion, knowledge 
and pleasure.

“Black Light” offers a fascinating journey to intu-
ition and creativity, a journey along which diverse 
disciplines, formats and supports, cultures and 
religions from around the world, erudition and the 
underground co-exist with the wish to put forward 
thought-provoking alternatives, to encourage us 
to ask questions that lead us beyond our certain-
ties and convictions. “És quan dormo que hi veig 
clar” (It’s when I’m asleep that I see clearly), says 
the famous line by J.V. Foix. Opening our eyes in 
the seeming darkness can be a stimulating way 
of learning more about life’s great challenges. 
The CCCB, once again, seeks to accompany us 
as we open unexpected portals.

Mercè Conesa i Pagès
President of Diputació de Barcelona  
and the CCCB Consortium

THE CENTURY OF (ALL) LIGHTS

As we come to write the simplified, outline nar-
rative of our contemporary history, there will be 
agreement that we have been living ever since 
the Enlightenment in a period in which rationalist 
thinking based on science has prevailed. We have 
been living, it would seem, in a long perpetua-
tion, with intermittent interruptions, of the way of 
thinking of the century of lights, as the Enlight-
enment is known in French: the light of reason, 
fed by science, reaches into every corner of the 
human chamber and thereby does away with 
areas of darkness (where ignorance, superstition 
and, ultimately, evil reside). The brighter the light 
of reason, the brighter it shines into the dark areas 
that might still remain, the better we will be able 
to understand the world and life, to understand 
ourselves, the better we will be able to minimise 
– along with the darkness – wickedness, pain and 
perplexity. Reason will illuminate the world with 
its white light. 

This Enlightenment script is without question 
not false. But can we say that it is totally true? 
I’m not talking about the consequences: the 20th 
century is full of terrible manifestations of evil 
that draw, or claim to draw, on the wellsprings of 
reason. I’m talking strictly of the description of 
reality. If the function of the story is to find the 
meaning of things, can we be sure that humankind 
today, including in the geographical territories and 
conceptual terrains where Enlightenment think-
ing has taken deepest root, entrusts the funda-
ments that give meaning to people’s lives solely to 
reason? Reason is the source of official, agreed, 
public meaning. But in the search for meaning, 
here and now, people trust in other lights, in other 
traditions, often ancient ones from distant places, 
that also share in this vast factory of meaning, cul-
ture, in its fullest and broadest sense.

This continuing survival of other lights, of other 
ways of creating meaning, may be judged and 
open to discussion. It may be applauded as nec-
essary given the limitations of reason, or it may 
generate an understandable distrust, since it 
opens doors that disturb and even frighten us.  
But instead of being judged, it should be per-
ceived, known and acknowledged. One of the 



168

goals of the “Black Light” exhibition – and of all 
the activities of various genres and in different for-
mats associated with it organised by the CCCB 
– is to diagnose and showcase these presences.  
The exhibition does this in the world of art based 
on a conviction that – to my mind – has been 
proven: contemporary art , including Western 
contemporary art, cannot be understood solely 
by the light of reason. It cannot be understood 
by denying or concealing the influence of these 
non-rationalist traditions, these esoteric, mystical 
and secret ways of thinking. And if art cannot be 
understood without them, then life, society and 
the world cannot be understood without them. 
Without this black light that illuminates in an invis-
ible way.

Is this, then, a proposal that we throw Enlight-
enment thinking, rationalism and science over-
board? Not at all. It is, above all, the empirical 
demonstration that other factories of meaning 
are operating today, in the world, at full capac-
ity, to the outrage of some and the delight of oth-
ers. And that we need to determine this in order 
to understand art and the world, whether we like 
it or not. Ultimately, we need to acknowledge, 
as an intuition, the feeling that this Enlighten-
ment thinking, which remains valid and entirely 
defensible, also needs to be reformulated, that the 
fundaments of a new Enlightenment need be set 
forth as well. We trust in the white light of reason.  
But we know there are more lights, and that for 
many people these too illuminate. There is one 
black light. Let us observe it. Because the human 
driving force of everything, the search for the 
meaning of things, still survives.

Vicenç Villatoro
Director of the CCCB

BLACK LIGHT
Secret traditions in art since the 1950s
Enrique Juncosa 

“She was the single artificer of the world
In which she sang. And when she sang, the sea,
Whatever self it had, became the self
That was her song, for she was the maker.  
Then we,
As we beheld her striding there alone,
Knew that there never was a world for her
Except the one she sang and, singing, made.”
Wallace Stevens1

“Black Light” considers the influence of the various 
esoteric traditions in contemporary art from the 
1950s to the present day. These traditions, here 
understood in a broad sense, can be traced back 
to the very origins of civilisation and have been 
used on a number of occasions to shape ambitious 
philosophical, scientific or spiritual ideas. However, 
despite the importance of these ideas to the devel-
opment of modernity— they were crucial to the 
work of major artists such as Edvard Munch, Piet  
Mondrian, Constantin Brancusi, Kazimir Malevich, 
Wassily Kandinsky, František Kupka, Jean Arp, 
Paul Klee, Marcel Duchamp and Joan Miró, as well 
as writers like Victor Hugo, W.Y. Yeats, August  
Strindberg, H.D., André Breton, Antonin Artaud, 
Emil Cioran, Ernst Jünger, Hermann Hesse and 
Fernando Pessoa, and composers, among them 
Erik Satie, Arnold Schönberg, M.K. Čiurlionis and 
Alexander Scriabin—they are traditions that have 
been all too often ignored. This is due in part to 
the prevailing influence of rationalist thinking, from 
Structuralism to Marxism, and also because of the 
difficulty of talking about these issues in plain lan-
guage as they frequently refer to questions that are, 
by definition, ineffable. Moreover, we are talking 
about individual personal experiences which, when 
described, arouse various degrees of scepticism 
and even hostility, and everything around them has 
the potential to attract the mentally unbalanced as 
well as charlatans of every type. Thus, while some 
believe that the origins of abstraction lie in spiritual 
ideas—the subject of the now legendary exhibition 
“The Spiritual in Art. Abstract Painting. 1890-1985” 
(1986)2—others do not even mention this connec-
tion, as occurred in the major Piet Mondrian ret-
rospective organised in the 1990s,3 in which the 
Dutch artist’s deep and decisive interest in theos-
ophy was completely ignored, which was bewilder-



206




