
Accès versioncomplète 
Accés versiócompleta

http://www1.diba.cat/llibreria/lstDetall_Publicacions.asp?Opener=Libreria&ID=55399


Breus CCCB Michela Marzano

LA

VIOLENCE



7

On ne peut parler de la violence sans se référer au corps et à 
la finitude de la condition humaine à laquelle notre corps nous 
confronte quotidiennement. Car, d’une certaine façon, c’est le 
corps qui renvoie chacun de nous à tout ce qu’on ne voudrait 
pas être : notre fragilité, nos faiblesses, nos limites, nos maladies, 
notre mort… C’est le corps qui nous « attache » à nos instincts et 
nos peurs et qui nous « emprisonne » au monde. Il est, pour ainsi 
dire, la preuve matérielle de notre « abjec-tion » : « Tous mes 
malheurs viennent de ce tas de chair qui ne me lâche pas depuis 
que je suis petit, écrit le romancier Amos Oz dans Seule la mer. 
On ne peut rien en tirer. […] Ça irait tellement mieux si je pouvais 
m’en débarrasser. » 

Du latin abjectus, participe passé du verbe abicere composé 
de ab (préfixe marquant l’éloignement, la répulsion) et de jectus, 

«La violence s’oppose si peu à la 

faiblesse que la faiblesse n’a souvent pas 

d’autre symptôme que la violence ; faible et 

brutale, et brutale parce que faible précisément.»

V. Jankélévitch, Le pur et l’impur



« rejeté », les termes « abject » et « abjection » renvoient à la fois à 
ce qui inspire répulsion et dégoût et à ce qui est méprisable. De ce 
point de vue, la catégorie de l’abject est assez proche de celles de 
l’horreur et de l’épouvante : elle renvoie directement aux notions 
de souillure, de déchet, d’impur – notions qui ont été souvent 
associées au corps et à ses produits. Le mot « pur », par opposition 
à l’impur et au déchet, désigne en revanche ce qui est propre, 
sans tâche, impec-cable. Ce qui a fait que le concept de pur a été 
souvent associé à l’âme, à la connaissance abstraite, aux idéaux. 
L’extension du terme est pratiquement illimitée, mais quels que 
soient ses emplois, la notion induit toujours l’idée d’une hiérarchie 
de valeurs, le pur étant par définition préférable à l’impur. L’idée 
de pureté porte d’ailleurs en elle un rejet plus ou moins mar-
qué de tout ce qui est matériel et périssable. D’où la tendance à 
considérer le corps comme l’impur par excellence – parce qu’il est 
promis à la mort et voué à la décomposition, ainsi que parce qu’il 
ingère, digère, assimile, expulse et sécrète. Ce qui explique, depuis 
toujours, la mise en place d’une série de règles pour éloigner de 
soi l’impur, qu’il s’agisse de la nourriture impure, des maladies, des 
cadavres. D’autant que, de façon générale, l’être humain n’aime 
pas être réduit à son « abjecte » corporalité. Les tortionnaires le 
savent bien : pour dominer, soumettre et anéantir l’homme, il faut 
le réduire à son corps, l’attacher à ses besoins, empêcher que la 
pensée puisse émerger. C’est l’expérience des prisonniers des 
camps de concentration. C’est l’expérience tragique de la Shoah.

8



Michela MarzanoBreus CCCB

LA

VIOLÈNCIA



No podem parlar de violència sense referir-nos al cos i a la 
finitud de la condició humana, a la qual el nostre cos ens 
enfronta quotidianament. Perquè, en certa manera, és el 
cos el que ens reflecteix a cadascun de nosaltres tot allò que 
no voldríem ser: la nostra fragilitat, les nostres febleses, els 
nostres límits, les nostres malalties, la nostra mort… És el cos 
el que ens «lliga» als nostres instints i les nostres pors i ens 
«empresona» al món. És, per dir-ho així, la prova material 
de la nostra «abjecció»: «Totes les meves desgràcies vénen 
d’aquest munt de carn que no em deixa des que sóc petit», 
escriu el novel·lista Amos Oz a El mateix mar. «No se’n pot 
treure res. […] Aniria molt més bé si me’n pogués desfer.» 

Els termes abjecte i abjecció, del llatí abjectus, participi passat 
del verb abicere, compost d’ab (prefix que indica l’allunya-

«La violència s’oposa tan poc a la feblesa 

que sovint la feblesa no té un altre 

símptoma sinó la violència; feble i brutal, 

precisament brutal per ser feble.»

V. Jankélévitch, Le pur et l’impur

35



ment, la repulsió) i de jectus, «rebutjat», reflecteixen alhora 
allò que inspira repulsió i fàstic i allò que és menyspreable. 
Des d’aquest punt de vista, la categoria de l’abjecció és força 
pròxima a les de l’horror i el terror: remet directament a les 
nocions de taca, de rebuig, d’impuresa –nocions que sovint 
s’han associat al cos i els seus productes. La paraula puresa, 
per oposició a impuresa i rebuig, designa en canvi allò que 
és net, sense taca, impecable. Això ha fet que el concepte de 
puresa s’hagi associat a l’ànima, al coneixement abstracte, als 
ideals. L’extensió del terme és pràcticament il·limitada, però 
siguin quins siguin els seus usos, la noció indueix sempre a 
la idea d’una jerarquia de valors, en la qual la puresa és, per 
definició, preferible a la impuresa. La idea de puresa inclou, 
d’altra banda, un rebuig més o menys marcat de tot allò que 
és material i perible. D’aquí ve la tendència que el cos sigui 
considerat la impuresa per excel·lència –perquè està destinat 
a la mort i dedicat a la descomposició, i perquè ingereix, 
digereix, assimila, expulsa i secreta. Això ha explicat, des de 
sempre, l’aplicació d’una sèrie de regles per allunyar de si 
mateix la impuresa, tant si es tracta dels aliments impurs, com 
les malalties o els cadàvers. Especialment perquè, en general, 
a l’ésser humà no li agrada veure’s reduït a la seva «abjecta» 
corporalitat. Els torturadors ho saben prou bé: per dominar, 
sotmetre i aniquilar l’home, cal reduir-lo al seu cos, lligar-
lo a les seves necessitats, impedir que el pensament pugui 

36



59

      Michela Marzano 

Philosophe et professeure, directrice du département des Sciences sociales de 
l’université Paris-Descartes. Après avoir étudié la philosophie à Pise et à Rome, 

elle présente sa thèse doctorale, consacrée à l’étude du statut du corps humain 
dans la société contemporaine. En 1999, elle s’installe en France et, l’année 
suivante, elle entre au Centre national de la recherche scientifique (CNRS). 

Intéressée notamment par la philosophie morale et la politique, elle est l’au-
teure, entre autres, de La Fidélité ou l’Amour à vif (2005), Je consens, donc je 

suis... Éthique de l’autonomie (2006), Malaise dans la sexualité (2006), La philos-
ophie du corps (2007), Dictionnaire du corps (2007), La Mort Spectacle. Enquête 
sur l’horreur réalité (2007), Extension du domaine de la manipulation : de l’en-
treprise à la vie privée (2008), L’éthique appliquée (2008), Éloge de la confiance 

(2012), Légère comme un papillon (2012) et Tout ce que je sais de l’amour (2014).

És filòsofa i professora, directora del Departament de Ciències Socials de la 
Universitat París-Descartes. Després d’estudiar filosofia a Pisa i Roma, es va 

doctorar amb una tesi dedicada a l’estatut del cos humà en la societat contem-
porània. L’any 1999 es va traslladar a França i l’any següent va ingressar en el 

Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS). Interessada sobretot en la 
filosofia moral i la política, és autora, entre altres títols, de La fidelidad o el amor 
al desnudo (2005), Consiento, luego existo. Ética de la autonomía (2006), Malaise 

dans la sexualité (2006), La philosophie du corps (2007), Dictionnaire du corps 
(2007), La muerte como espectáculo (2007), Programados para triunfar: nuevo 
capitalismo, gestión empresarial y vida privada (2008), Què és l’ètica aplicada? 

(2008), Éloge de la confiance (2012), Légère comme un papillon (2012) i Tout ce 
que je sais de l’amour (2014).



60

Breus
Breus CCCB publie, en édition bilingue, les conférences les plus remarquables à 
s’être tenues au CCCB. Sa version numérique présente certains des titres parus préal-
ablement dans la collection papier. 
Titres parus: http://www.cccb.org/en/col_leccio-breus_collection-9718
Breus CCCB publica, en edició bilingüe, les conferències més destacades celebrades 
al CCCB. La versió digital presenta alguns dels títols apareguts prèviament dins de la 
col·lecció en paper. 
Títols publicats: http://www.cccb.org/ca/col_leccio-collecci_breus-9718

Crédits / Crèdits 
Conférence donnée au Centre de Culture Contemporaine de Barcelone le 21 janvier 
2008, dans le cadre du Débat de Barcelone « La Condition humaine ». / Conferència 
celebrada al Centre de Cultura Contemporània de Barcelona el 21 de gener de 2008, 
en el marc del Debat de Barcelona «La Condició Humana». 
Édité par / Edició : Centre de Cultura Contemporània de Barcelona
Collection dirigée par / Direcció de la col·lecció: Judit Carrera
Coordination éditorial / Coordinació editorial: Marina Palà
Collection conçue par / Disseny de la col·lecció: © Compañía
Édition des textes / Edició de textos: Rosa Puig
Traduit par / Traducció: Discobole
Corrigé par / Correcció: Geneviève Naud, Montserrat Vallvé Viladoms
Photographie / Fotografia: CCCB © Miquel Taverna, 2008
Composition numérique / Composició digital: Lluís Sanosa
© Michela Marzano
© Centre de Cultura Contemporània de Barcelona, 2014 
Montalegre, 5 - 08001 Barcelona
http://www.cccb.org
ISBN papier: 978-84-612-5825-3 (2008)
ISBN epub: 978-84-617-3094-0 (2014)

Tous les droits de cette édition sont réservés / Reservats tots els drets d’aquesta edició

Une initiative de / Una iniciativa de:

Le CCCB est un consortium de / El CCCB és un consorci de:




